
INTERRELACIÓN POESÍA- ARTES  

 

( Oviedo, marzal 2001) Asociación de Escritores de Asturias: encontro 

literatura de Asturias e Galiza. 

Estíbaliz Espinosa 

 

 

Por empezar dalgunha maneira diría que a poesía ten algo de costura e algo de 

labranza. Xa sei: artes, no sentido estricto estricto, non o son pero, xa ven, 

curiosamente participan nela como subxacendo, como tímida, opacamente. Hai un 

home imaxinario dando voltas unha vez e outra e máis outra de rego en rego, 

estriando a terra. O verso é ese ir e vir, ese reverso continuo do arado rabuñando 

sabe deus qué silencio empreñado. O home imaxinario senta a fumar un cigarro no 

borde do camiño elixindo un termo cos labios secos. Chanta o seu pé na terra e pode 

ser unha palabra. A que remata o poema. 

 

Un segundo home imaxinario. Viaxa cunha agulla resplandecente na aba do 

sombreiro, atravesada. Cando chega ese momento oportuno no que a oportunidade 

ten o seu momento, extrae a agulla, proba a súas dotes de pinchar e cose e máis cose 

retallos e farrapos unidos sempre por un ritmo cósmico que algún pé descoñecido 

vive marcando. 

 

O primeiro fai versos. Ó segundo chamábanlle rapsoda que en grego viría querendo 

dicir “costureiro de poemas”. Horacio, pois, era labrego. Homero, costureiro. 

 

Esta idea do verso como froito do remendo e o pespunte non anda tan lonxe da frase 

de Dante, ese errar divino, cando di “A poesía está feita de palabras harmonizadas e 

como unidas nun mosaico”. A poesía como unidade divisible. Non como un lenzo  

enteiro, no que o pincel pasa da man da dama ao manto de armiño sen solución de 

continuidade, senón como un “collage”, un mosaico onde cada verso ou mesmo 

cada palabra son unha parte extraíble, un pequeno cadro en sí onde podemos atopar 

cadros máis pequenos e así ata a invisibilidade. A poesía como composición de 

fragmentos sustraíbles, engadibles, cáseque fractais ou hologramas.  

 

Metereime, tras tanto limiar, na fariña. Vimos falar ou, máis ben no meu caso, a 

especular ou mesmo a me ensañar coa noción da interrelación da poesía coas artes. 

E coas súas probas palmarias de semellante vínculo incestuoso. 

 

No famoso Symposium ou Banquete de Platón, era exposta a tese dos andróxinos 

para explicar o amor no mundo. Segundo esta, homes e mulleres formabamos parte 

dun só ser no principio dos principios, un ser redondo, esférico, que contiña todo o 

que hoxe vive separado, procurándose. Todo encaixaba á perfección, como a 

E
s
t
í
b
a
l
iz

 E
s
p
in

o
s
a



Panxea orixinal. Por algún motivo, o ser foi escindido e velaí o por qué dos homes e 

das mulleres. Algo semellante acontece coa poesía e co resto de presuntas artes. 

Digo presuntas e debería ter dito provisionais, pois que a nómina de artes non 

sempre foi a mesma. Se queredes que amplíe o tema dádelle a intro. 

INTRO ( Mario Vittorino no século IV a. de C. dividía as artes en artes animi 

(inmateriais), que non eran senón a poesía, a música, a astronomía, a gramática, a 

retórica, a xurisprudencia e a filosofía. As outras eran as artes corporis (ou 

materiais): lanzamento, salto, velocidade e levantamento de peso.) 

 

Algo semellante acontece coa poesía e coas artes como fíos tendidos cara a beleza e 

a expresión do home, fermosa ou fea. Orixinariamente non debía de estar moi clara 

a fronteira entre un poema e un mito, entre a matemática e o poema, entre o poema 

sobre a flor e a flor, entre o teu rostro e o poema, entre as cancións e o poema, entre 

a constelación de Orión e o poema... Na nómina de Mario Vittorino están ausentes 

dúas artes hoxendía difícilmente discutibles: pintura e escultura. (Tamén a 

arquitectura). Sabemos que os gregos eran excelentes escultores pero non 

apreciaban a pintura máis que como unha técnica, un oficio. A pintura como arte 

comeza, claro, no célebre por reinicicador de todo, Renacemento; pero o mesmo 

Miguel Anxo opinaba que a pintura era cousa de vagos e amanerados. Que só o 

volume posuía a forza necesaria para ser expresión de algo. 

 

Cando a pintura deixa de ser imitación do real e un nariz pode parecerse a calquera 

outra cousa, comeza a poesía. Arcimboldo, un pintor fruteiro namorado da 

posibilidade de encaixar follas, froitas ou polos coma pezas de puzzle e formar o 

rostro da primavera, dun crego ou do outono, deixounos testemuña de que o poético 

é un estado alcanzable por calquera materia, mesmo a máis grotesca. O Bosco, coas 

súas vaxinas xeométricas e fresas carnívoras, co seu inferno musical no que o ventre 

dos instrumentos serve de caixa de torturas, pon en erupción unha poesía do horror. 

Alejandra Pizarnik colleu o título O Inferno Musical para unha das súas obras, 

como unha transposición declarada do meticuloso horror que a fascinaba. 

 

¿Podemos falar lexitimamente de poemas visuais? Penso que hoxe, coa poesía-

poesía confinada ao pó dos estantes, o recurso de supervivencia que ela mesma 

creou para si é amalgamarse con todo o que a rodea xa que, como acontece coa 

alma, o poema é transmigrador, caprichoso e resiste heroicamente á súa 

desaparición.  

 

Non obstante, cunde a idea de que todo o sentimental, íntimo e coas palabras lúa ou 

corazón está predestinado, calvinistamente, a ser poema. É absurdo. Para refutar 

este erro habería que ensaiar unha sorte de definición para a poesía. Ou alomenos, 

aventurarse a localizala convenientemente entre os entresixos das máis variadas 

manifestacións artísticas. 

E
s
t
í
b
a
l
iz

 E
s
p
in

o
s
a



 

Na música, por exemplo, vese clara esa unión andróxina e separada co tempo da 

que falaba. A poesía sen música para os nosos antergos sería algo máis escandaloso 

que o manido xardín sen flores ou o anxo sen ás. Pero hoxe, poucos lles recoñecen á 

música pop o seu estatuto poético: salvo Bob Dylan, Leonard Cohen e poucos máis 

do saco etiquetado “cantautores”, o resto fai labouras seguramente bastante máis 

poéticas pero sen que se recoñezan como tales. Claro que o recoñecemento poético 

tampouco interesa moito ás veces: é como dicir, con baba escumeante, “mira, o meu 

transitado corazón”. Un patetismo que se come a si mesmo.  

 

E penso no cancioneiro popular, no romanceiro que rescataron Lorca ou Alberti 

para vindicalo como poesía dunha pureza estremecedora.Vencellados á música, 

penso nos vídeo-clips como poesía da imaxe, penso na publicidade coas súas 

metáforas máis que ortodoxas (“Redbull te da aaalas”), as súas plásticas que tanto 

son un lenzo coma unha lenda, e poderiamos seguir... 

 

Seguindo coa música, existe unha modalidade denominada, no apartado clásico, 

“poema sinfónico”, que se encorseta como composición sinfónica unida a un 

programa extramusical. Debussy, Ravel ou Schönberg derramaron todos os seus 

frascos por riba dos pentagramas para crear La mer, Ma mère l’oye...Mais xa soa 

tópico falar da poesía na música. 

 

Non o é tanto falar da poesía na matemática. Sobre todo porque a matemática non é 

contemplada, habitualmente, dende o prisma poético. Non é fácil, aínda que mesmo 

tampouco imposible, bebernos como un verso da Ilíada a proposición “a é igual a b, 

igual a c”, e sen embargo matemática e poesía poden estar máis preto do que 

aparentan. Incluso a física. Einstein deixounos unha semblanza dun Deus austero, 

planificador, dicindo que “Deus non xoga aos dados”. ¿E Mallarmé? Como colofón 

ao anterior, “un golpe de dados nunca abolirá o azar”. Pouco importa en qué 

empregue a divinidade o seu lecer. O azar é. 

 

Lewis Carroll, delicioso fotografiando rapaciñas, bifronte entre a matemática e os 

paseos en barca con neniñas marabillosas, escribe que “É extraño pensar que unha 

fogosa partícula poida deixarse eliminar por un artigo”. ¿Alguén ten algo mellor que 

dicir? 

 

“Un sólido somerxido nun fluído despraza unha cantidade de auga igual ao seu 

volume.” Así era Arquímedes. Bañábase coa lírica posta e un caderno de 

anotacións. “¿Pode o anterior aplicarse a un pequeno cubo de auga flotando no 

interior doutro máis grande?” Descoñezo a solución, pero atopo máis poesía aquí, 

neste enunciado, que en moitos libros presentados como pim pam pum fuego e que 

só repiten unha forma. Se houbese por aquí algún bo poeta - que algún haberá, 

E
s
t
í
b
a
l
iz

 E
s
p
in

o
s
a



algún sempre hai- podería dar a resposta. A correcta. 

 

E poderiamos seguir falando, seguir falando sen dicir nada, lembrar o lirismo 

astuto, estarrecedor, que existe nos soños, nos proverbios, nas cancións de saltar á 

comba, no cine, por suposto. A poesía, en vez de ter a forma dunha tabuleta ( a 

forma que atopamos ao abrir un libro), é máis intelixente, máis arteira, e muda a 

forma e sabe ser mercenaria, e cruel, e colosal, e adaptarse. Ábrese nos ollos dunha 

Virxe de Giotto (pero ollo, só en unha), e na secuencia dunha batallla (“un home 

dixo NON e tremeu Roma”, di Espartaco ao seu amigo Antonino, profesión:poeta), 

palpita nunha cor, nun anaco de soga, nun baúl aberto, nunha galaxia 

espreguizando, nunha fórmula química, nun vaso que cae...Calquera materia, 

forma, apetencia de ser, pode intoxicarse de poesía, que non é nin dozura nin rima, 

nin bágoas nin a palabra flor. Ou tamén, ¿por que non? Neste sentido, a poesía sería 

coma a puta que vai con calquera. Pero unha puta de luxo, pola que moitos esperan 

subidos en altas horas na noite para que ela elixa ao enfermo, ao tributario de 

ninguén que non sabe nin cómo chamala, nin os nomes polos que desaparece. A 

mancha que se reagrupa e ten un nonseiqué que, de explicarse ou nomearse, faríaa 

desaparecer. ¿Entenden? Desaparecer. 

 

 

Estíbaliz...Espinosa, febreiro 2001 

 

E
s
t
í
b
a
l
iz

 E
s
p
in

o
s
a




